
Wie ist es, ein  
MENSCH  

zu sein? 

Vortragsreihe 2026 
Leibniz-Haus Hannover 

Die Menschen wissen nicht, wer sie sind. 
Sie haben die Technik so weit entwickelt, dass sie 
ihnen in wichtigen Bereichen überlegen ist. Sie haben 
das Potenzial erzeugt, das Leben auf diesem 
Planeten in Kürze zerstören zu können, das die Natur 
in ihrer Evolution über eine unausdenkbar lange Zeit 
hervorgebracht hat. Sie drängen in den Weltraum, 
ohne die Probleme auf diesem Planeten gelöst zu 
haben – und ohne sich dadurch retten zu können, 
denn sie nähmen sich selber mit. Nur eines ist sicher: 
Worin der Unterschied zwischen den Affen und den 
Menschen besteht, darüber haben Menschen Trak-
tate geschrieben, die Affen nicht.  

Die Zeit ist reif zu fragen: Was ist der Mensch? 

zo
na

riu
s 

fe
c.



Stiftung Philosophie zur Zeit 
REFLEX, Institut für Praktische Philosophie 

Dr. Gerhard Stamer,  Klaus Gürtler 
Prof. Dr. Christian Illies, Uni Bamberg 

Programm 
   

10. Februar 
Prof. Dr. Illies und Dr. Gerhard Stamer, Hannover                        

Einführung in die Vortragsreihe 
Warum wollen wir das wissen,  

was der Mensch ist und wie er lebt?  
	  

17. März   
PD Dr. Georg Toepfer, Berlin                                                                                 

Der Mensch als biologische Spezies und die 
Sonderstellung der menschlichen Lebensform 

 14. April                                                                              
Dr. Dorothee Halcour, Bamberg 

Der innere Dialog der Seele mit sich selbst.  
Ein psychologischer Blick auf das Selbstverhältnis 

des Menschen 

19. Mai                                                                          
Prof. Dr. Christian Illies, Bamberg   

Geist, Geister, Mensch. Was uns so besonders macht 

9. Juni             
Prof. Dr. Frank Adloff, Hamburg	  

Die Gabe – das Rückgrat menschlicher Sozialität? 

23. Juni                                                                          
Prof. Dr. Michael Esfeld, Lausanne   

Fühlen, denken, handeln: Die subjektive Perspektive 
auf die Welt als Kennzeichen des Menschen 

29. September 
Apl. Prof. Dr. Marko Fuchs, Bamberg 

Wie Hegel den 'subjektiven menschlichen Geist'  
mit der Natur vermittelt 



13. Oktober                                                                  
Prof. Dr. Ingrid Hentschel, Bielefeld/Hannover           

Warum wir spielen: Über die Bedeutung von Kunst  
und Ästhetik für das Leben 

10. November                                                                         
Prof. Dr. Markus Vogt, München 

Wie schützt der Mensch sich vor sich selbst? 
Versuche theologischer Anthropologie angesichts 
aktueller Phänomene humaner Selbstzerstörung 

8. Dezember                                
Prof. Dr. Christian Illies und Dr. Gerhard Stamer  

Resumée  

Ein Symposion mit allen Referenten bildet den 
Abschluss. Wann es stattfindet, wird noch bekannt 
gegeben. 

Die gesamte Veranstaltung versteht sich als ein 
ergebnisorientiertes Arbeitsprojekt. 

Auf Informationen über den wissenschaftlichen Wer-
degang, die Forschungsschwerpunkte, die Veröffent-
lichungen und die gegenwärtige Tätigkeit der Refe-
renten verzichten wir. Sie sind ohne Mühe im Internet 
zu finden. 
Die Veranstaltungen beginnen jeweils um 19 Uhr im 
Leibniz-Haus, Am Holzmarkt 5, 30159 Hannover. 

Konzeption 

1 Der Nobelpreisträger Roger Penrose, Mathe-
matiker und Physiker, bezeugt wie kein anderer, 
dass auch die Wissenschaft nicht weiß, wer wir 

sind, denn wir wüssten nicht einmal, was Bewusstsein 
sei, also etwas, das nun unbedingt zum Menschsein 
gehört. In seinem Buch "Das Große, das Kleine und 
der menschliche Geist" räumt er ein, dass wir 
"einfach noch nicht wissen, was das ist." Während 
Relativitätstheorie und Quantenphysik auf Mathema-



tik beruhten, konstatiert er, "dass es in unserem 
Gehirn etwas gibt, das jenseits aller Berechnungen 
liegt." Er nennt es Verstehen. Und er führt dann eine 
ganze Reihe von menschlichen Eigenschaften und 
Fähigkeiten als nichtberechenbare Elemente auf, wie 
beispielsweise "Urteilskraft, gesunder Menschenver-
stand, Scharfblick, ästhetisches Empfindungsvermö-
gen, Mitleid, Ethik usw." Das Unerklärliche des Men-
schen liegt nach Penrose in der Nichtberechenbar-
keit, aus der das halbe Leben der Menschen besteht, 
wie er selbst in diesem Zitat bezeugt. 

2 Wie ist es, ein Mensch zu sein? Der Titel ist 
inspiriert durch den Artikel von Thomas Nagel 
"Wie ist es, eine Fledermaus zu sein?" aus dem 

Jahre 1974. Bis heute ist klar, wir können es nicht 
wissen. Wir müssten eine Federmaus sein, um es zu 
wissen. Wir können zwar viele Eigenschaften und Fak-
ten über Fledermäuse nennen, aber das sind Angaben 
von außen, die nicht sagen, wie es ist, eine Fledermaus 
zu sein. Nun sind wir aber Menschen und müssten 
daher wissen, wie es ist, ein Mensch zu sein. Denn auf 
uns haben wir nicht nur einen Blick von außen.  

3 Das traditionelle Grundverständnis der mensch-
lichen Seinsart stammt durch die Jahrhun-
derte hindurch von Aristoteles. Nach ihm ist 

der Mensch ein zoon logon echon, ein mit Vernunft 
ausgestattetes Lebewesen und ein zoon politikon, ein 
gesellschaftlich-politisches Lebewesen, immer aber 
Lebewesen, d. h. ein Tier. Wie weit diese Bestimmun-
gen des Menschen in dem gegenwärtigen globalen 
Umbruch der Lebenswelt weiterhin ihre Gültigkeit 
behalten und das, was Humanität genannt wird, 
sichern können, ist eine aktuelle Frage.  
Dass die Menschen nach diesen Definitionen von 
Aristoteles auch ein Tier sind, war traditionell kein 
Gegenstand der Diskurse gewesen. Was uns von den 
Tieren unterscheidet, schien das einzig Diskussions-
würdige zu sein. Heute scheint die Erinnerung daran, 
dass die Menschen auch Tiere sind, also auch 
Naturwesen, notwendig. Hier liegt der fundamentale 
Unterschied des Menschen zu aller künstlichen Intelli-
genz, denn diese ist nur Intelligenz und lebt nicht. 



4 Wie könnte die gegenwärtige Antwort auf die 
Titelfrage aussehen? 
Eine Orientierung für die Komplexität der 

menschlichen Seinsweise gibt Nicolai Hartmann     
mit seiner Schichtentheorie. (Die Theorie ist gut, auch 
wenn der Begriff Schicht falsche, weil räumliche 
Assoziationen weckt.) 
Hartmann unterscheidet das Anorganische, das Or-
ganische, das Psychische, das Geistige, das Gesell-
schaftliche und das Geschichtliche als Bereiche mit 
spezifischem Stoff, typischen Kategorien, Strukturen 
und weitgehend eigener Methode. Die Wissenschaf-
ten Psychologie, Soziologie, Molekularbiologie, aber 
auch Relativitätstheorie und Quantenphysik haben 
eine neue Szenerie der Kenntnis der Welt im 19. und 
20. Jahrhundert erzeugt. Dem muss die Philosophie 
Rechnung tragen. Das tut sie, indem sie sich als 
interdisziplinäre Ontologie versteht. 

5 Dem Konzept dieser Veranstaltung liegt das 
Bewusstsein des Problematischen der Thema-
tik zu Grunde. Seit Aristoteles wissen wir: Nur 

Einzelnes lebt, aber vom Einzelnen gibt es keine 
Wissenschaft, während hingegen nichts Allgemeines 
lebt, aber nur von ihm Wissenschaft möglich ist. 
Individuum est ineffabile. Wenn man Aussagen über 
das Leben der Einzelnen machen möchte, ohne 
entweder im Allgemeinen stecken zu bleiben oder 
das Unsagbare sagen zu wollen, bedarf es metho-
disch vielleicht sogar einer neuen theoretischen 
Herangehensweise. 

6 In einer Vortragsreihe von Experten für jede 
einzelne Schicht soll die Komplexität der 
menschlichen Existenz entfaltet und bewusst 

gemacht werden. Wir gehen in unserer Konzeption 
über die Anzahl der Schichten von Nicolai Hartmann 
hinaus. Religion und Kunst scheinen uns eigene 
unverzichtbare Aspekte menschlichen Seins zu sein. 

Das Projekt wird gefördert durch 


	Die Menschen wissen nicht, wer sie sind.

